
242023 

 

1 

ِساختیات کا اجمالی تعارفِِ ساختیات   اورپسِ

Brief Introduction of Structuralism and  

Post-Structuralism 

ڈاکٹر قندیل بدر 

  

Abstract: 
Structuralism and Post Structuralism have not yet converted to Urdu 

Literature in a comprehensive manner. This research paper attempts to 

make these theories easy to comprehend. Further, in this paper ideological 

system of linguistics and critics of these theories has been analyzed in the 

light of illustrations and examples of top critics of Urdu Literature. 

Hopefully, this study will be helpful for the scholars of Urdu Literature in 

acquaintance with these theories. 

Key Words: Structuralism, Post Structuralism, Urdu Literature, ideological 

system of linguistics. 

اس صدی نے ِ            اور تحیر انگیز صدی ہے  زرخیز  انسانی فکری تاریخ میں ایک انتہائی  انیسویں صدی 

جِنھ دیا  جنم  کو  نابغوں  علم میں  ہر  کردیا۔کری کی گا رڈکی ِقریباً  سر تبدیل  کو یک  اشکال  سابقہ  کی  علوم  ں نے 

وجودیت ہو یاکارل مارکس کا اقتصادی نظریہ ، ہیگل کی جدلیات ہو یا فرائیڈ کا تحلیل نفسی ، ڈارون کا نظریہ ِ

 و ِارتقاہو، رسل کا تجزیاتی فلسفہ یا یورپی ادب کے شہ کار فن پارے، ان تمام ہمہ گیر فکریات نے انسانی ذہِ

زندگی کے قدیم تاریخی تسلسل پر کاری ضرب لگائی جس سے ان علوم کی ارتقائی کڑیاں متزلزل ہوئیں اور ِ

ایک نا مختتم فکری انتشار نے جنم لیا۔نئی صدی کا سورج اسی فضا میں طلوع ہوا۔بیسویں صدی در حقیقت ِ

۔اس صدی کے آغاز سے ِعلم و فکریات،فلسفہ و ادبیات،سائنس و تحقیقات کی مزیدترقیات کی صدی ہے

ایک دوسرے کے ٹھوس حقائق کو تبدیل کرنے ِ اور  ایک دوسرے کے قریب آئے  النوع علوم  مختلف 

لگے۔ہر فکر و فلسفہ نے نہ صرف انسانی زندگی کی چال ڈھال بدل دی بل کہ ادب و نقد کی قدیم صورتوں کیِ 

ِبھی از سر نو تعمیر و تعمیم کی۔ِ

 کا شدید مسئلہ مختلف فکری تصورات میں ربط باہم پیدا کرنا ِانیسویں صدی کے آواخر سے فلسفہِ

اہم ِ تھا ۔اکثر مفکرین متفق ہیں کہ ساختیات کا ظہور اسی ضرورت کو پورا کرنے کی غرض سے ہوا کہ تمام 

 
 Assistant Professor / HOD Urdu Department,   Sardar Bahadur Khan Women 

University, Quetta 



242023 

 

2 

ارتباط پیدا کر سکے۔اسی بنا پر اسے ذہنی تحریک ) ِ Movement  ِof فلسفیانہ افکار میں   Mindِ کا نام ۔   )

گیا ۔ساختیات نے دراصل ایک ایسے طریق کار کو جنم دیا جس نے مختلف علوم کو نہ صرف متاثر کیا ِِ بھی دیا

اور ِ بل کہ ان میں ایک ربط باہم بھی پیداکیا۔ساختیات کی معنوی و اصطلاحی تعبیرات پر اب تک مغرب 

 اصطلاح (کوئی نئیStructureہمارے یہاں خاصی خامہ فرسائی ہو چکی ہے ۔ جس کے پیش نظر ساخت ِ)

ِنہیں ہے ۔اس ضمن میں گوپی چند نارنگ لکھتے ہیں :

( کا احساس Structureِارسطو کے زمانے سے اب تک ادب میں کسی نہ کسی طور پر ساخت ِ)ِ

رہا ہے ۔فن پارے کی ماہیئت کی بحث کرتے ہوئے ساخت کا تصور مختلف زمانوں میں مختلف رہا ہے ۔ژاں 

( ہےِ Jean Piagetپیازے  کہنا  ساخت ِ(کا  میں  علوم  سماجی  اور  ،طبعیات،حیاتیات  ،منطق  ریاضی  کہ 

(Structureکا تصور ایک مدت سے رائج رہا ہے)(1.ِ)ِ

یہ تو طے ہے کہ ساخت کو ئی نئی اصطلاح نہیں ہے۔بہ ہر حال فرانسیسی ساختیات کی اصطلاح ِِ

اپنی طرف منعطف کرلیا وہ ِِ میں ضرور کچھ ایسے مفاہیم موجود ہیں جس نے دیکھتے ہی دیکھتے سب کی توجہ کو

بھی اس حد تک کہ بیسویں صدی کی چھٹی دہائی کے بعد یہ فلسفہ سب کی نگاہوں کا مرکز بن گیا اور ساختیاتِ 

کا آغاز ہوا۔ اس اصطلاح کی وضاحت کرتے ہو ئے ڈاکٹر ناصر ِ و دانش کی ایک نئی تحریک  کے نام سے فکر 

ِعباس نیر رقم طراز ہیںِ:

ی عنصر ساخت ہے ۔گویا یہ ایک ایسا طریق مطالعہ ہے جو ساخت کی جستجوِ ساختیات میں مرکزِ

کرتا ہے یا ساخت کو مرتب کرتا ہے۔مگر سوال یہ ہے کہ خود ساخت کیا ہے؟کیا ساخت کا عام فہم تصورِ 

یعنی بناوٹ ،وضع ،ڈول ،گھڑت اور ترکیب وغیرہ ہے یا اس کا کوئی مخصوص اصطلاحی مفہوم ہے۔دراصل ِ

اور غیر ساختیات کوِ  ساخت کے عام فہم مطالب سے کوئی علاقہ نہیں۔ساختیات میں ساخت ایک مختلف 

ِ(.2)عمومی اصطلاحی مفہوم کی حامل ہے

اور ۱۹۲۹ِ(کی اصطلاح سب سے پہلےِ Structuralismساختیات)ِ و امریکی نقاد  ء  میں روسی 

ڈ ساسِرRomanِ Osipovich Jakobsonماہر السنہ رومن جیکب سن )

ن ی

 

ی

 Ferdinand ِ)(نے فرڈی ن

de Saussure(ِکے طریق کار کے لیے استعمال کی۔لیوی اسٹراس )Claud ِLevi-Straussِ نے)

 ِِ(Roland Barthesساسر کے لسانی ماڈل کی رو سے ساختیاتی بشریات کی بنیاد رکھی نیز رولاں بارت )



242023 

 

3 

اور ساختیاتی تنقید ادب تعبیرات پیش کیں  ان ہی لسانی ساختیاتی بصیرتوں کے ذریعے   کی کے اصول ِنے 

کہِ  ماڈل ہے جب  لسانی  کا  ساسر  ڈ 

ن ی

 

ی

ن فرڈی  ماہر لسانیات  سوئس  منبع  و  مآخذ  کا  فکر  وضع کیے۔یعنی ساختیاتی 

ِمتذکرہ دیگر ماہرین کی ترامیم و اضافوں نے اسے ایک تحریک وفلسفہ کی شکل تفویض کی۔

فرِ ،سگمنڈ  مارکس  کارل  جو  وہی ہے  چارلس ِساختیات کے سلسلے میں ساسر کی حیثیت  اور  ائیڈ 

 ء1857ِِضمن میں ہے۔ساسر  )کِےمادی جدلیاتِ ڈارون کی بالترتیب حیاتیاتی نظریہ ارتقا،تحلیل نفسی اور

)ِ ء1913۔ آفریں کتاب  اس کے Course in General linguistics ِ)1916(کی عہد  ء  میں 

ت کے حوالے سے انتقال کے تین سال بعد شائع ہوئی ۔یہ تصنیف اس کے تین خطبات ،جو اس نے لسانیا

شاگردوںِ  اس کے  کو  نوٹس  ۔ان  ہے  پر مشتمل  نوٹس  ،کے  دیے تھے  میں  یونیورسٹی   Charlesجینوا 

Bally  اورAlbertِ Sechehaye ِء میں ہوا۔1959ِنے ترتیب دیا ہے۔اس کتاب کا انگریزی ترجمہ

کا موجد ہے۔وہ ایک عرصے تک تاریخی لسانیاتِ ِ ایک نئی طرز کے لسانی مطالعے  کے ِساسر 

مطالعے اور تدریس سے منسلک رہا غالبا اسی انہماک کے دوران اسے تاریخی لسانیات کی خامیوں کا ادراک ِ

تاریخی ِ وصف  با  کے  رکھی۔اس  بنیاد  کی  ساختیاتی لسانیات  نے  اس  سے  غرض  کی  کرنے  دور  کو  جن  ہوا 

 لسانی طریق زبان کے لسانیات ، زبان سے متعلق بنیادی سوالات کے جوابات نہیں دیتی۔وہ کہتا ہے کہ یہ

غور ِ بہ  کا  تمام ممکنہ محرکات  ان تبدیلیوں کے  اور  والی تبدیلیوں  پر ہونے  ی ا تی سطحوں 

ی

معن اور  ،نحوی  ی 

م
کل

 

ت

مطالعہ کرتی ہے ۔زبان کی موجودہ صورت کی تشکیل میں شامل تمام عناصرا ور زمانی تاریخی حوادث کا مکمل 

سوال کا جواب دینے سے قاصر ہے کہ کوئی زبان لمحۂ حاضر ِِ تجزیہ پیش کرتی ہے۔لیکن تاریخی لسانیات اس

میں مکمل ابلاغ و ترسیل کے فرائض کیسے سر انجام دیتی ہے ؟یوں لسانیات سائنس نہیں بن پاتی۔چناں چہ 

( کی بہ جائے زبان کے یک زمانی Diachronicِاس نے پہلی مرتبہ زبان کے ارتقائی اور تاریخی مطالعے )

(Synchronicمطالعے) کا نظریہ پیش کیا۔وہ زبان کے یک زمانی مطالعے کو سائنسی قرار دیتا ہے۔چوں 

کہ اس کے لسانی مطالعے کا مرکزی نکتہ زبان کے داخلی نظام کی دریافت ہے ۔یعنی اگرماہر لسانیات ،زبان ِ

دبانا چا  کو 

 

 

ی

 

تو اسے زبان کی تاری کا مطالعہ کرنا چاہتا ہے  اور مکمل ابلاغی نظام  ہیے۔یک زمانیت ِکے زندہ 

اثرات مرتب کیے جب ساسر کے لسانی ماڈل کو ثقافتی ِ اور لسانیات پر گہرے  کے اس تصور نے ساختیات 

مطالعات میں برتا گیا تو ثقافتی نظام کے گرد یک زمانیت کا دائرہ کھینچا گیا ۔اس نظام کی تاریخ کی بہ جائے اس 

 کسی ثقافتی نظام کو برتنے والے اس کی تاریخی صورت حال کا علم ِکی کارکردگی کا تجزیہ کیا گیا اور یہ سمجھا گیا کہ



242023 

 

4 

نہیں رکھتے نہ اس کی ضرورت محسوس کرتے ہیں۔یوں یہ مطالعہ سائنسی حدود میں داخل ہو جاتا ہے ۔زبان ِ

ِکے اسی داخلی نظام کو ساخت سے تعبیر کیا گیا ہے۔ِ

دِ زبان کو  اور کارکردگی کی وضاحت میں ساسرنے   ِو حصوں میں تقسیم کیا ہے۔ِزبان کے عمل 

(کہتا ہے ۔زبان میں ایک مجرد،خود مختار اور Langue( اور دوسرے کو گرامر )Paroleایک کو وہ گفتار )

کلی نظام موجود ہوتا ہے جسے وہ لانگ کا نام دیتا ہے۔اس کی حیثیت بنیادی ہے ۔یہ بہ طور سسٹم ہمہ وقت 

کلام کرنا پارول کہلاتا ہے۔ہماری گفتار مسلسل بدلتی رہتی ِِ موجود  ہوتا ہے۔جب کہ ہماری تمام تر گفتگو یا

ہے، ہزار ہا جملو ں میں ڈھلتی رہتی ہے ۔مگرکوئی بھی جملہ کسی دوسرے کا ثانی نہیں ہوتا ۔چند الفاظ کی مدد ِ

 بل ِسے لاتعداد جملے بنائے جا سکتے ہیں ۔لیکن اس تمام تر عمل میں پارول آزاد و خود مختار حیثیت کا حامل نہیں

کہ لانگ کے مرہون منت ہے ۔لانگ کو استعمال میں لائے بغیر کلام نہیں کیا جا سکتا ۔لانگ کی تفہیم کے 

لیے ساسر شطرنج کی مثال دیتا ہے ۔شطرنج کے کھیل کا ایک کلی نظام ہے جس کے تحت ہم کئی بازیاں کھیلتے ِ

شطرنج کے قوانین اور گرامر کے مطابق ہوتی ِہیں اور مختلف چالیں چلتے ہیں لیکن یہ ساری بازیاں اور چالیںِ 

ر نجی چال پارول، جب کہ بازیوں کے کلی نظام کو لانگ کے مترادف ٹھہرایا ہے۔گویا زبان 
ط

 

ش
ہیں۔یوں

تجرید اور حقائق کا مجموعہ ہے ۔لانگ کسی بھی زبان کی تجریدی ساخت ہے جو اس زبان کے بولنے والوں کے ِ

 ہے ۔یہ گرامری قوانین کی طرح ہی زبان کے ترسیلی نظام کو کنٹرول کرتی ِلا شعور میں مضمر اور کارفرما رہِتی

ہے جس طرح گرامر سے انحراف کرنے پرابلاغ میں رخنہ پڑتا ہے اسی طرح لانگ کی عدم موجودگی بھی 

ہی کے  پارول  کو  لانگ  ذریعے کرتی ہے۔  پارول کے  اظہار  اپنا  لانگ  کہ  دیتی ہے۔جب  بنا  محال  کو  ابلاغ 

فت میں لیا جا سکتا ہے یعنی لانگ اگر تجریدی ساخت ہے تو پارول اس کا ٹھوس مظہر۔لیکن اس ذریعے گر

کے باوجود پارول کی لانگ پر برتری ثابت نہیں ہوتی۔اس لیے کہ پارول کے سارے ممکنہ امکانات لانگ ِ

ِکے مرہون ہیں ۔ بہ قول ناصر عباس نیر :

خت ان اجزا اور عناصر سے مل کر بنتی ہے جنہیں ِہر ثقافتی مظہر ایک ساخت یا تشکیل ہے یہ سِاِ

  کہنا چاہیے مگر ساخت اپنے اجزا کا حسابی مجموعہ نہیں ہوتی ساخت کے اجزا سطح پر ِ

ی
ی  
ی

 

نشانات ،کوڈز اور کنوی

مگر خود ساخت تہہ نشین ہوتی ہے جس طرح تکلم یا پارول سطح پر ہوتا ہے مگر لانگ یا گرامر )گو گرامر اور 

ِ(ِ.3ِ)فرق بھی ہے( مخفی ہوتی ہے لانگ میں کچھ



242023 

 

5 

وجود کے ِ آزاد   اجزا  اجزا پر مبنی ہے۔یہ  ۔جو کئی  زبان ایک ثقافتی تشکیل ہے  ساسر کے مطابق 

پر ِ رشتے  اس  کہ  بل  باوصف نہیں  کے  وجود  آزاد  کے  ان  اظہار  معنوی  اور  کا حقیقی  ان  لیکن  ہیں  حامل 

ثلت کا بھی ہے اور تفرق کا بھی۔زبان ان نشانات کا منحصرہے جو ان اجزا کے مابین حائل ہے ۔یہ رشتہ مِم

مجموعہ ہے جو ثقافت نے بنائے ہیں۔یہ نشانات جن اشیاکی نمائندگی کا فریضہ انجام دیتے ہیں ان سے ان کا 

(ہے۔ساسر سے قبل زبان بالعموم Signتعلق نہ منطقی ہے نہ فطری۔ اس تعریف کا  بنیادی مرکز نشان )

(کی کار سازی پر مبنی عمل سمجھی جاتی تھی۔یعنی زبان کا تفاعل محض یہی تھا Nomenclatureِاسم دہی )

کہ اسما کے ذریعے چیزوں کواور تصورات کو پہچانے۔ساسر نے اس خیال کو ہمیشہ کے لیے رد کر دیا کہ زبان ِ

خیز ہے کہ ِ ایسے مجموعے کا نام ہے جس کا بنیادی مقصد اشیا کو نام دینا ہے۔ اس فلسفے کے تحت یہ سوچ مضحکہ

ِ(ہے ۔Signِلفظ ایسا مظہر ہے جو اشیا سے مطابقت رکھتا ہے۔اس کے مطابق لفظ محض نشان)

ساسر نے زبان کو نشانات کا ایک منظم نظام قرار دیا۔لفظ کو نشان یا بنیادی لسانی اکائی قرار دینے کے ِِ

وہ ِِ بعد وہ اسے دو حصوں میں تقسیم کردیتاہے۔اس کے مطابق ہر لسانی نشان کی دوِ اطراف ہوتی ہیں ایک کو 

مدلولِ)Signifierدالِ) کو  دوسری  اور  ہے  کہتا  نما  معنی  دیتا Signified(یعنی  قرار  معنی  تصور  (یعنی 

ہے۔کوئی بھی بولا یا لکھا ہوا لفظ دال ہے جب کہ مدلول اس شے کا تصور ہے جس کے لیے دال وضع کیا گیا ِ

ِ۔ِپھول کا تصور مدلول اورجب کہ خود پھول شِے(ہے۔یعنی پھول دال، Referentِہے۔جب کہ خود شے  ِ)

ِ( Thing(  =  شےِ)Wordلفظ  )ِ

ِکے پرانے تصور کو ساسر نے اس لسانی ماڈل کے ذریعے رد کر دیا۔ِ

ِِ(Signified( تصور معنی )Signifier( =  معنی نما  / )Signنشان  )ِ

( کو دکھایا Binary Oppositionنشان کی اس دو طرفی تقسیم سے زبان کے دو رخی تضاد)ِ

گیا ہے۔زبان کی اس دو رخی کردار کی حیثیت آفاقی ہے۔معنی در اصل معنی نما اور تصور معنی کے درمیان ِ

معلق ہوتا ہے۔ویسے یہ دونوں ناقابل تقسیم ہیں ،جب کوئی زبان بولی یا پڑھی جا رہی ہوتی تو لسانی نشان کی ِ

ور کراتی ہے کہ جیسے ہم اشیا سے متعلق گفتگو سمجھتے ہیں، ِاس دوئی کو محسوس نہیں کیا جا سکتا۔یہ وضاحت یہ بِا

ذہنی ِ اشیا کی محض  فائیڈز  یہ تصورات یعنی سگنی  کہ  اشیا کے تصورات سے متعلق ہوتی ہے۔جب  وہ حقیقتاً 

قل ت ،جو دال کی طرح فرق کی بنا پر شناخت کیے جاتے ہیں۔غور طلب بات یہ ہے ِ
ع

 

ت
تصاویر ہیں نہ کہ علمی 

ماڈل میں ‘شے’کے لیے کوئی جگہ نہیں ۔اس سے مراد یہ ہے کہ زبان میں الفاظ )لسانی ِکہ ساسرکے اسِ 



242023 

 

6 

نشان یا اکائی(معنی اس لیے نہیں رکھتے کہ ان کا اشیا کے ساتھ کوئی شفاف یا اٹوٹ رشتہ ہے ،بل کہ اس لیے 

معنی اس رشتے کی ِِ معنی کی ترسیل کا عمل ممکنہ ہے کیوں کہ لفظ رشتوں کے جامع نظام کا حصہ ہیں۔زبان میں

بدولت پیدا ہوتے ہیں۔لفظ یا نشان اس نظام کا فقط نظر آنے والا حصہ ہوتے ہیں۔ہم کسی نشان کو اس کیِ 

اور ِ کے  اس  جو  ہیں  پاتے  کر  وجہ سے شناخت  کی  فرق  اس  کہ  بل  وجہ سے نہیں پہچانتے  کی  خصوصیات 

ِاقات کی بنیاد پر ایستادہ ہے۔دوسرے نشانات کے درمیان موجود ہوتا ہے۔یوں پورا لسانی نظام افِت

کردہ  ِِ مسلط  اور  جبری  تعلق  موجود  میں  ان  لیکن  سہی  وملزوم  لازم  مدلول  اور  دال 

(Arbitraryِ وہ نہ تو اس شے کی حقیقت یا فطرت سے (ہے۔کسی شے کے لیے جولفظ اختیار کیا جاتا ہے 

اور شِے کا مابین کوئی حقیقی ،فطری اور منطقی ِِ اور نہ ہی کسی داخلی خاصیت سے کوئی تعلق رکھتا ہے۔یعنی لفظ 

ایک ہی شے کے لیے  ایک ثقافت میں  دین ہے۔لہذا  کی  اجتماعی ثقافتی عمل  تعلق موجود نہیں۔منتخبہ لفظ 

مختلف اسماموجود ہوتے ہیں۔صرف یہی نہیں دال اور مدلول کے مابین تعلق بھی مقامی و ثقافتی ہوتا ہے۔ ہر 

معنی کا تعین اپنے اپنے قوانین کے مطابق کرتی ہے ۔اس کا ثبوت یوں ِِ ثقافت اشیا کے تصورات اور ان کے

میں نہیں  زبانوں  جودوسری  ہیں  ہوتے  موجود  تصورات  ایسے  کئی  میں  زبان  ہر  کہ  ہے  سکتا  جا  کیا  پیش 

ِکہ دوسری زبان کسی دوسری ثقافت کی زائیدہ ہوتی ہے۔ِ ہوتے۔کیوں

ینے کے بعد ساسر اس نتیجے پر پہنچتا ہے کہ زبان ِدال مدلول کے تعلق کو جبری اور ثقافتی قرار دِ

محض ایک ہیئت ہے جو جوہر سے سے خالی ہے۔جوہر کو ثبات حاصل ہے جب کہ ہیئت تغیر پذیر ہے۔زبان ِ

ساسر ِ کو  طرفہ ہے۔جن  دو  نوعیت  کی  رشتوں  جال ہے۔جس میں  ایک منظم  کا  رشتوں  ثقافتی  کی ہیئت 

(کہتا ہے۔ڈاکٹر وزیر آغا زبان کی اس دو طرفہ Syntagmaticِ(اور افقی )Paradigmaticعمودی )

نوعیت کو ایک دائرہ کی مثال سے سمجھاتے ہیں جس میں عمودی اور افقی لکیروں کا جال سا بچھا ہے ۔اس جال 

کے اندر خانے ہی خانے ہیں، جو ارد گرد کے خانوں سے مل کر بنے ہیں نیز اس کا کوئی مرکز نہیں ۔ہر خانے 

اندر کوئی خانہ بھی موجود بالذات نہیں بل کہ ساتھ ِکے خطوط دوسرے سے ۔دائرے کے   مستعار ہیں 

 ِ کی  رکھتا ہے۔کسی بھی جملے میں لفظوں  وجود  ایک  پر  بنا  کی  رشتے  اپنے  خانوں سے    Sequentialوالے 

ان ِِ ترتیب افقی سمت کہلاتی ہے۔اس ترتیب سے کوئی بھی جملہ با معنی بنتا ہے ۔ لیکن زبان میں لفظ کا تعلق

الفاظ سے بھی ہوتا ہے جو جملے میں وارد نہیں ہوئے، لیکن ہو سکتے تھے۔زبان میں ہر لفظ کے کئی مترادفات ِ

اور متضادات ہوتے ہیں ۔ ان الفاظ کی جملے میں عدم موجودگی بھی معنی کے قیام میں عمل آرا ہوتی ہے۔یہ ِ



242023 

 

7 

وقوع پذیری سے معنی پیدا ہوتے ِ زبان کی عمودی سمت ہے۔زبان کی کلی ساخت میں جس طرح الفاظ کی

ہیں بالکل اسی طرح عدم وقوعی بھی معنی کی ترسیل میں برابر شریک ہے۔الغرض زبان افتاقات کا ایک ِ

نظام ہے جس میں کوئی مثبت عنصر نہیں ۔الفاظ میں معنی کی موجودگی در اصل اس افتاق کی دین ہیں۔یہ 

 ہیں۔ِافتاقات بھی مطلق نہیں بل کہ روایتی اور کنو

ی
 
ی

ِن

یہ ایک غیر معمولی دریافت تھی جس نے زبان کو ثقافت سے نتھی کر دیا اور دنیا اور حقیقت سے ِِ

درحقیقت ِ نے  اس فلسفے  ہے  ثقافتی تشکیل  ایک  دیا۔زبان  کر  کو تہس نہس  تصورات  قدیم  تمام  متعلق 

 برپا کر دیا کہ زبان نہ تو ِصدیوں پرانے عقیدے کو نہ صرف غلط ثابت کیا بل کہ ایک نیا فلسفیانہ انقلاب بھی

کوئی آسمانی شے ہے نہ ہی اس دنیا کے حقائق کو متشکل کرنے والا کو ئی شفاف میڈیم۔ہم کائنات کی فقط اتنی ِ

 ایک متن ہے ِ

 

 قت
حقی
ی ں
حقیقت سے واقف ہوتے ہیں جتنی زبان کے اندر موجودہے ۔دوسرے لفظوں م

ہے اور سمجھا بھی جاتا ہے۔اس سلسلے میں ناصر عباس نیر نے جسے زبان کے وسیلے سے لکھا جاتا ہے ،پڑھا جاتا 

’’ساختیائی گئی‘‘ حقیقت ِلکھا ہے: کا کوئی دوسرا نظام خارجی دنیا کی مادی حقیقت کو نہیں ایک  یا کوڈز  ‘‘زبان 

(Structured Realityِ کو پیش کرتا ہے۔اور ہم زبان کمے ذریعے دنیا کا نہیں لسانی ساخت میں لکھی)

دنیا اورِ گئی  ثقافتی سسٹم  پورا  ایک  بیچ  کے  دنیا  اور  علم حاصل کرتے ہیں۔زبان  کا   Institutionalize 

Strategies(.4)حائل ہوتی ہِیںِ  ِ

بارتِ،ِ رولاں   ، اسٹراس  لیوی  پر  وہ معتبر خیالات ہیں جن  ماہر لسانیات ساسر کے یہی   ِالمختصر 

مؤرخانہ اور ناقدانہ افکار کی بنیادیں رکھیں۔لیکن ِمائیکل فوکو،ژاک لاکان اور ژاک دریدا نے اپنے فلسفیانہ، 

رو ِ پیش  کے  ساختیاتی تنقید  بالخصوص  اور  ادب  جو  ہیں  لاتے  بحث  کو معرض  خیالات  ان  تر  زیادہ  یہاں 

بنے۔ساختیاتی تنقید کا منبع و مآخذ بلا کسی شک و شبہ ساسر کی لسانیات ہے۔یہ دبستان نقد ادب اور زبان کے ِ

نی ساخت اس کے فلسفیانہ اور ثقافتی مضمرات سمیت معرض بحث لاتا ہے۔بہ ظاہر تو یہ رشتے کو ساسر کی لسا

خیال تودروف کی اس رائے کی طرح دلچسپ ہے کہ ادب زبان ہے لہذا زبان سے متعلق کوئی بھی علم ادب 

ِکی تفہیم میں کارگر ثابت ہو سکتا ہے۔وہاب اشرفی نے اس موقٔف کی وضاحت یوں کی :

یا ِِ کے ‘‘ادیب  شاعری  یا  انفرادیت،شخصیت،وجدان،ذوق،التہاب،الہام،ادب  کی  شاعر 

وہ اس سے آگے ِ یا شاعر کسی مخصوص نظام کااسیر ہے  ادیب  ،اس لیے کی  حوالے کوئی اہمیت نہیں رکھتے 



242023 

 

8 

 فک اور غیر معتبر ہے ۔کسی زبان کے وسیلے ِ
ی

ن

ن

ی

ی

 

ئ

نہیں نکل سکتا،ادب یا شاعری کا غیر ساختیاتی جائزہ غیر سا

نظام مرتب ہوتا ہے اسی نظام کے تحت سائنٹفک تجزیہ ممکن ہے اور وہی معتبر بھی ہے۔شاعری یا ِِ سے جو

ِ(ِ.5)ادب میں تجربہ کوئی چیز نہیں ہے،ہر تجربہ پہلے ہی سے ایک مخصوص نظام میں موجود ہے

 ِلیکن یہ بات اتنی سادہ نہیں کیو ں کہ رومن جیکب سن جیسے ساختیاتی نقاد بھی اس نکتے پر مِتفکِ

ہوتا ِ فرق  بہت  میں  زبان  کی  علوم  دیگر  یا  مرہ  روز  عام  اور  زبان  کی  ادب  کہ  کیوں  ہیں۔  دیتے  دکھائی 

ی ا تی دوائر تک محدود ہوتے ہیں لہذا ادبی اسالیب کو ِ

ی

ہے۔زبان سے متعلق علوم زیادہ تر صرفی ،نحوی اور معن

کہ یہ دبستان ساسر کے سائنسی طریق ِِ مکمل گرفت میں لینا ایک مشکل امر ٹھہرتا ہے۔دوسرا اہم نکتہ یہ ہے

کا کا نمائندہ اور ادب اور سائنس دو متضاد اطراف ۔لہذا ادب اور لسانیات کا رشتہ اتنا آسان اور واضح نہیں ِ

ِجتنا پہلے تعارف میں معلوم ہوتا ہے۔ِ

رومن جیکب سن کے مطابق جب تک لسانیات زبان کی بیرونی ساخت یعنی گرامر وغیرہم تک ِِ

ی ا تی دائرے میں یا داخلی محدود ہِو

ی

، ادب کی شعریات کی تفہیم میں کارآمد نہیں ۔مگر جہاں یہ زبان کے معن

و بازیافت کرتی ہے بل کہ تجزیہ  ہ صرف ادب کی شعریات کی دریافت 

ی

ساخت میں داخل ہوتی ہے وہاںی

کا کام بھی سرانجام دیتی ہے۔ ادب کو زبان قرار دینے کے بعد اس کی ساخت  کی یافت کی گئی ِاور رہنمائی 

،جس میں لانگ سے ممثل خاصیت کو شعریات کا نام دیا گیا۔یعنی شعریات بھی ادب کے پ منظر میں رہ ِ

کرتی ِ حاصل  درجہ  کا  ادب  تحریر  کوئی  وصف  با  کے  ہے۔اسی  کرتی  قائم  کو  ادبیت  میں  عام متن  ایک  کر 

 اساس دبستان بنتا ہے۔ان دبستانوں کو ِہے۔یوںسا ختیاتی تنقید بھی روسی فاملزم اور نئی تنقید کی طرح متن

جدا ِ جدا  بنیادیں  کی  تعین  کے  قدر  اور  تلاش  کی  شعریات  ہے۔تاہم  سکتا  جا  کہا  بھی  رو  پیش  کا  اس 

اور کنونشنز ِ زائیدہ ہے۔ادب کی تمام جہات،علامات،کوڈز  ہیں۔شعریات بھی بہ صورت لانگ ثقافت کی 

 و ابلاغ ثقافت کا محتاج ہے۔یوں ادب خود مختار حیثیت کا ثقافت سے مستعار لیے گئے ہیں لہذا معنی کی ترسیل

وہ ِ کو عطا کی تھی  ادب  خود مختاری  جو  پابند ہے۔اس طرح نئی تنقید نے  کا  قوانین  حامل نہیں بل کہ ثقافتی 

ساختیاتی تنقید نے رد کر دی۔لہذا یہ دبستان متن کے معنی کی کھوج کہ بہ جائے اس نظام کو کھوجتا ہے جس ِ

ِمعنی تفویض کیے ہیں۔ِ نے اسے

ِ ( اور گریز پِاSuspendedساختیاتی تنقید کی رو سے ادبی متن میں معنی تو ہوتے ہیں لیکن معلقِ)ِ



242023 

 

9 

(ِElusiveِ اسے اس سے کوئی سروکا ر نہیں کہ ادب میں موجود معنی کے اوصاف اور مقام نیز افادیت اور  )

( اور Validِتی ہے نہ جھوٹ بل کہ مستند ِ)مقاصد کیا ہیں۔رولاں بار ت کے مطابق ادب کی زبان نہ سچ ہِو

کا حامل ہے تو مستند ہے Non Validِغیر مستندِ) اگر مربوط نشانیاتی نظام  ادبی متن  ( ہوتی ہے۔چناں چہ 

وگرنہ نہیں۔رومن جیکب سن نے ساسر کے ارتباط اور انتخاب یا  افقی اور عمودی کے اصول پر استعارے اور ِ

اخذکیا۔ہراد کا تصور  دوسرا مجاز مرسل  اور  ایک غالب  کارفرما ہوتے ہیں مگر  دونوں عناصر  یہ  بی متن میں 

مغلوب حالت میں ۔اگر استعارہ غالب ہو تو متن شاعری جب کہ مجاز مرسل کی غالبیت نثر کی تشکیل کرتی 

ہے۔دونوں کا موضوع زندگی سے ہے لیکن نثر میں قربت جب کہ شاعری میں ممثلت کی صفت پائی جاتی 

کے باوجود یہ دونوں ادبی تفاعل میں شامل ہوتے ہیں۔شاعری میں کسی حد تک نثر اور نثر میں ِِ ہے۔اس فرقِ

کسی حد تک شاعری شامل ہوتی ہے۔یوں جیکب سن کی تنقیدخالصتاً لسانیاتی اصولوں پر جب کہ تودروف اور ِ

شعور کو آزاد نہیں بل کہ  بارت کی تنقیدشعریات کے ثقافتی مطالعے پر مبنی ہے۔لیکن تمام ساختیاتی نقاد انسانِی

ِثقافتی نظام میں مقید تصور کرتے ہیں۔یوں تحریر سے مصنف خود بہ خود نفی ہو جاتا ہے۔ِ

اس ِِ ۔  ہیں  روشن ہوئے  بارت کے نظریات سے  رولاں  خال  خدو  تر  تمام  ساختیاتی تنقید کے 

حوالہ ہے۔اس کے فکری ِدبستان کی بنیاد فراہم کرنے اور اصول ضوابط کی تشکیل کا وہ سب سے اہم ترینِ 

(کے وجود کا قائل تھا۔یہ Authorِء میں وہ لکھاری )۱۹۶۰ارتقا کو تین سطحوں میں منقسم کیا جا سکتا ہے۔ِ 

اور ابتدائی سطح پر اس نے مصنفین کو دو طبقات میں ِ کا ابتدائی زمانہ ہے ۔اپنی فکر کی اس پہلی  اس کی تنقید 

اکریونت) وہ  کو  کیا۔ایک  کواکریوین)(اوEcrivantتقسیم  دوسرے  ہے۔اکریونت Ecrivanِر  (کہتا 

سے مراد وہ طبقہ ہے جو ادب کو محض ذریعہ سمجھتے ہیں،ان ادبا کو وہ ‘محرر’ کا نام دیتا ہے کیوں کہ یہ زبان کے ِ

حوالہ جاتی پہلو کو منعکس کرتے ہیں۔جب کہ اکریوین جنہیں وہ’ مصنف‘ قرار دیتا ہے، ادب کے جمالیاتی ِ

ہوتے ہیں۔ہمارے یہاں ‘ادب برائے زندگی’ اور ‘ادب برائے ادب’کی تقسیم اسی نہج کیِ ِ پہلو کے پیش کار

لکھی تو مصنف کے بارے اس کے خیالات بدل چکے تھے اور وہ اس S/Zِء میں جب اس نےِ ۱۹۷۰ہے۔

 ِکے وجود کا انکاری ہو چکا تھا۔نئی تنقید نے بھی مصنف کو متن سے خارج کیا تھا لیکن بارت پر ساختیات کِے

‘مرکز گریز’ نظریے کے اثرات زیادہ پڑے۔یہ نظریہ ہائیڈگر اور نطشے کے‘ مرکز آشنا’نظریے کی رد کے ِ

رو سے قدیم تصورِ کی  رہا۔جس  متاثر  بوٹ سٹریپ سے بھی بہت   طبیعات کے نظریہ 

ن
ی

کوان ساتھ   ِساتھ 

Centre-Oriented ِجگہ ،ایک Pattern-Orientedِکی  سورج  ایک  اب  تھی۔یعنی  لی  لے  نے 



242023 

 

10 

ہ یا ایک معنی کا تصور رد کر دیا گیا اور اس کی جگہ ایک ایسی ساخت کا تصور رائج ہوا جس کا ہر نکتہ مرکزہ مرکز

-Author)ِ کی حیثیت رکھتا ہے۔ نطشے کے معروف تصور ‘خدا کی موت’ کی پیروی میں بارت نے مصنف

Godمصنف کے تفویض کردہ (کی موت کا با ضابطہ اعلان کیا۔اس کے مطابق متن کسی بھی واحد الہیاتی یا 

معنی سے عبارت نہیں ہوتا بل کہ لکھت ایک ایسی تہ در تہ خلا ہے جس میں بہت سی تحریریں ایک دوسرے 

ِسے ٹکرا کر باہم تحلیل ہو جاتی ہیں۔ِ

اس اعلان کے بعد کہ‘لکھت لکھتی ہے لکھاری نہیں’بارت نے لکھت کو دو اقسام میں منقسم کیا۔ ِِ

اول الذکر تقسیم سے مختلف نہ تھی Writerlyِے کوِ اور دوسِرِ Readerlyایک کِو سے تعبیر کیا۔یہ تقسیم 

دوسری شکل ِ بارت  بھی  لی تھی۔اس تقسیم میں  نے لے  کی جگہ لکھت  اب لکھاری  کہ  کے  اس  ماسوائے 

Writerly ِ کو پسندیدہ گردانتا ہے اور اسے ‘متن ’کہتا ہے۔اسی تصور میں بارت قاری کی اہمیت اور مقام کو بھی

دوسری صورت تخلیق واضِح کو ایک صارف میں جب کہ   کرتا ہے۔ کیوں کہ پہلی صورت کی لکھت قاری 

کارمیں بدل دیتی ہے ۔اس کے بعد وہ قاری کوبھی دو صورتوں میں منقسم کر کے اپنی فکری تثلیث کو مکمل کر ِ

کوشِ) لذت  نے  اس  لیے  کے  ہے۔قاری  کوشِ)Pleasure-Seekerدیتا  آنند  -Ecstasy(اور 

Seekerکی اصطلاحیں استعمال کیں۔بارت کی فکری تثلیث کو یوں پیش کیا جا سکتا ہے کِہ):ِِ

EcrivanِاورEcrivantِ=ِلکھاریِِ

Writerlyِاور  ِ  Readerlyِ=ِلکھتِ

Jouissanceِاور        Plaisirِ=ِقاریِِ

گئی ہے۔یعنی ِِ دی  فوقیت  کو  الذکرحصوں  مؤخر  پر  الذکر  کہ مقدم  رہے  نظر  مد  نکتہ  یہ  یہاں 

ِ Writerly،لکھت کی متن صفتEcrivanری کی مصنف صفتلکھا کوش صفت   آنند  کی  قاری  اور 

Jouissance ِِ تر کو برتری حاصل ہے۔بارت کی اسی فکری تثلیث کی روشنی میں ساختیاتی تنقید کے تمام 

ِاوصاف اور خدو خال اجاگر ہوئے ہیں۔ِ

۔اسیِ ہے  بغاوت  فکری  ایک  خلاف  کے  اصل ساختیات  در  ساختیات  ی ںا سِ ِ پ 
م دہائی  کی 

تھیوری کا آغاز ہوتا دکھائی دیتا ہے۔در حقیقت یہ تھیوری ان اغلاط کی نشان زدگی کرتی ہے جو ساختیاتی فلسفے 

ہے۔اس  کرتی  خدوخال متعین  اپنے  ذریعے  کے  انحراف  کے  فلسفے  ساختیاتی  آئیں تھیں۔یوں  در  میں 

مات کو چیلنج کرتے ہیں۔وہ انسانی دماغ کو ِتھیوری سے جڑت رکھنے والے مفکرین ساختیاتی مفروضات و مقد



242023 

 

11 

(  کوماننے سے انکار کرتے ہیں۔یہ Universal Structureِ(  اور کائناتی ساخت )Innateوہبی قوت )

  ہے۔وہ مائیکل فوکو  )

ی

ن
(  اور  ژاک دریدا  Michel Foucultِفکری رد عمل جن دو فلسفیوں کے افکار سے ج

(Jacques ِDarridaعِلا کے  ہیں۔ان    )(ِ کرسٹیوا  وغیرہم Lyotordِ(اورلاؤٹرڈ)Kristevaوہ   )

ِنے بھی ساختیاتی فلسفے کے نقائص کو اجاگر کیا ہے۔ِ

مائیکل فوکو بنیادی طور پروہ مٔورخ اور فلسفی ہے جس نے سب سے پہلے ساختیات کے خلاف علم ِِ

س کے تسلسل یا تواتر کی بہ ِبغاوت بلند کیااور اس فلسفے کے معائب پیش کیے۔اس کی فکر ،تاریخ کے عمل اور اِ

رہنے  کر جڑتے  ٹوٹ  ٹوٹ  ہے  نام  تاریخ  کرتی ہے۔گویا  تناظر پیش  وقفوںکا   اور  انقطاع  کے  اس  جائے 

 Spacesکا۔لیکن جڑنے کا یہ عمل زنجیری نہیں جیساکہ اس سے قبل سمجھا جاتا رہا ہے۔اس تسلسل میں کئیِ 

پشت قوت اور طاقت کے مرکزی کردارکو پیش کرتا ِِ موجود ہیں۔اس کے علاوہ فوکو ہر علم اور نظریہ کے پِ

ہے۔اس کے مطابق یہ قوت اورطاقت سیاسی یا اقتصادی نوعیت سے زیادہ سماجی اور ثقافتی اداروں کی دین ہے ِ

ر ل  
س
ہ 

لیکن اٹل اور جبر پر مبنی ہے لہذا اس کی بے نقابی اور تنسیخ ضروری ہے ۔دوسرا فلسفی ژاک دریدا ہے جو 

(ِHusserlِاور  ) ِ (کا  شاگرد ہے  تاہم وہ ہائڈیگرکی فکر سے زیادہ متاثر ہے اور اس کے Hiedggerہائڈیگر  ِ) 

نی عا تی فکر کی 
الطن وہ مابعد  اور مغالطوں پر گہری نظر رکھتا ہے۔اس کے علاوہ   ر ل کے فکری جھول 

س
ہ 

بر عکس 

ِلعہ رکھتا ہے۔ِپوری روایت جو رؤسو اور ڈیکارٹ سے قدیم یونانی افکار تک محیط ہے، کا گہرا مِطا

پ ساختیاتی تھیوری جو بہ طور خاص متذکرہ بالا فلا سفہ سے ماخوذ ہے ،ساسر اور لیوی اسٹراس ِِ

کو مسترد ِ اساسیت کے تصور  کے ساختیاتی نظری مباحث کے مضمرات کو منکشف کرتی ہے نیز ساختیاتی 

اور مصنف سے علیحدہ کرتی ہے لیکنِ  اساس  کو  باوجود متون کی کرتی ہے۔اگرچہ ساختیات متن  اس کے 

(سے Groundsِگہری اور پوشیدہ بنیاد پرمشتمل ہے ۔پ ساختیات چوں کہ معنی کے پوشیدہ میدانوں)

کرتی ِ رد  کو  مرکزیت  تصور  ساختیاتی  لہذا  ہے  قائل  کی  معنی  مرکزی  کے  متن  نہ  رکھتی،  نہیں  سروکار 

 سی ہے چناں چہ معنی کی وحدت ِہے۔یہاں متن کی حیثیت نا مکمل،سوراخ دار اور تضادات کے مجموعے کی

کا دعوی بے بنیاد ہے۔نیززبان کی متعین ساخت بھی نا قابل فہم ہے۔یوں یہ مکتبہ فکر متن کے اندر موجود ِ

ِاختلافات اور افتاقات کوسامنے لاتی ہے اور معنی کے غیر مستحکم معاملات کی نشان دہی کرتی ہے۔ِ

ر اور ادبی نظریات کی اس قدر بھر مار رہی ہے کسی بیسویں صدی کے نصف ثانی میں فلسفیانی افکاِ

منضبط نظام فکر کے تحت سب کو یک جا کرنا ناممکن ہے ۔البتہ پ ساختیاتی نظریے کی مقبولیت اور اہمیت ِ



242023 

 

12 

اس ِ اہم فلسفیانہ موڑ کی حیثیت ضرورحاصل رہی ہے ۔یہاں  اس عہد کے سب سے  کو  اس  باوصف  کے 

اور ِعقدے کی وضاحت ضروری ہے کہ جب پِ  افکار  اس میں کئی فلسفیانہ  تو  کیا جائے  ذکر  کا  ساختیات 

 وغیرہم ،اس ِ

 

 

ی

 

، نو تاری

 

سن ت
ک
 ،نو مار

 

 

ی 

نظریات کی شمولیت کا ادراک لازم ہے۔یعنی نو آبادیات،نو تان

تھیوری میں شامل از کار رہے ہیں۔البتہ یہ تمام نظریات اپنافکری نظام جس نظریے کے تحت ترتیب دیتے ِ

ژاِ ،وہ  رد تشکیل)ہیں  کا  دریدا  بھی Deconstructionِک  سے  رد ساخت  یا  شکنی  ساخت  (ہے۔جسے 

ِموسوم کیا جاتا ہے۔ِ

 Phonocentrismصوت مرکزیِتکی اصطلاح کو(Logocentrism)لفظ مرکزیتنےدریداِ

کو ِکے متوازی ٹھہرایا۔یوں اس نے مغربی فلسفیانہ روایت کے اس رحجان کو رد کر دیا جس کے مطابق تقریرِ 

تحریر پر فوقیت حاصل تھی۔چوں کہ تقریر میں متکلم موجود ہوتا ہے لہذا معنی کی صداقت قائم ہو جاتی ہے ِ

جب کہ تحریر میں اس کی عدم موجودگی معنی کو برقرار نہیں رکھ پاتی ۔دریدا نے تحریر و تقریر کی صدیوں ِ

کوافتاق) ترتیب  ی 

 

قن ت

فو اس  آرہی  مِعنیDifferencesسے چلی  کر  بدل  قدیم ِ(سے  موجودگی کے  کی   

ِتصور کو پاش پاش کر دیا۔ضمیر علی بدایونی کے بہ موجبِ:

نی عا تی نظام ِِ
‘‘دریدا ساسیر کی ساختیات کو مغربی فلسفے کی آخری ہچکی قرار دیتا ہے۔یعنی وہ مابعد الطن

 نام سے ِجو افلاطون ،ارسطو روایت سے ہیڈیگراور لیوی اسٹراس تک پھیلا ہو ا ہے اسے دریدا مرکزیت کے

ِ(ِ.6)پکارتا ہے۔یہ کلام ،مرکزیت نظام فکرہمیں معنی کی دائمی موجودگی کے فریب میں مبتلا کردیتا ہے

دریدا کی فکر، پہلا ہی وارساختیاتی فلسفے کے اس منضبط نظام پرکرتی ہے جس کہ تحت علوم میں یا ِ

تِصو با ضابطہ  کوئی  یا  یا معنی  کو ثابت ِکسی بھی نوعیت کے متن میں کوئی سسٹم  بات  ر موجود ہوتا ہے۔اپنی 

کرنے کے لیے دریدا ،ساسر ہی کہ تصور نشان کو بہ طور استدلال پیش کرتا ہے اور یوں پوری ساختیاتی فکر پر ِ

سوالیہ نشان لگا دیتا ہے۔اپنے موقٔف کو اس نے یوں بیان کیا ہے کہ ساسر کاتصور نشان دو طرفی ہونے کا 

اور تصور معنی کے مابین موجود فاصلہ کا قائل ہے۔ لیکن معنی خیزی کے عمل ِِ دعوی دار ہے چناں چہ معنی نما

میں اس دو رخی اور فاصلے کو حائل کیے بغیر وحدت معنی پر اصرار کرتاہے۔در حقیقت اختلاف اسی نکتے کی ِ

معنی پیدا وار ہے۔پ ساختیاتی دبستان کے نمائندگان کا بنیادی اعتراض یہ ہے کہ جب معنی نما اور تصورِ 

میں فاصلہ موجود ہے تو کثرت کا سامنے آنا واجب ٹھہرتا ہے۔بنیادی طور پرساختیات اور پ ساختیات کا 



242023 

 

13 

کو  امتیاز ساسر کے تصور نشان سے نتھی ہے۔پ ساختیاتی مفکردریدا نے دراصل نشان کی ساسری تقسیم 

اولیت حاصل ہو دال پر مدلول کو فوقیت دی۔یوں تصور معنی کو   گئی۔اس سے یہ سمجھنا قرین ِالٹ دیایعنی 

قیاس ہے کہ کسی لفظ کے بولتے ہی انسانی ذہ بہ یک وقت کئی تصورات کو جنم دیتا ہے جن سے کسی واحد ِ

اس کی سب ِ تو  جاتا ہے  لایا  کا قیام عمل میں  ان  اگر  امکانات معدوم ہوجاتے ہیں۔اور  معنی کے قیام کے 

معنی کے قیام میں افتقات کے نظام کو واضح کیا تھا کہ ِ صورتیں فرضی یا جبری ہیں۔اس کے علاوہ ساسر نے

ایک نشان دوسرے نشان سے فرق کی بنا پر معنی کو قائم کرتا ہے ۔یعنی تتلی اس لیے تتلی ہے کیوں کہ وہ 

جگنو ،بلبل یا گلاب نہیں ہے چوں کہ ہر لفظ اپنے معنی کے لیے کسی دوسرے لفظ پر انحصار کرتا ہے اور پھر ہر ِ

 کسی اور پر۔یوں یہ ایک نا مختتم سلسلے کاآغازہو تا ہے جو پیہم رواں دواں رہتا ہے۔اس لیے معنی کا دوجا لفظ

ِالتوا لازمی ہے۔عتیق اللہ نے لکھا ہے ِ:

کے  معنی  در  معنی،معنی  ،پ  معنی  ،جو  ہے  دریدا  ژاک  نمائندہ  بڑا  سے  سب  کا  رد تشکیل 

ہے اور چوں کہ معنی ،دریداکے مفہوم میں،تعلیق ہی تعلیق ِتصورات کو الٹ کر معنی رد معنی میں بدل دیتاِ 

ہے ،التوا ہی التوا ہے،اس لیے اس کی صداقت کی نہ تو نہایت ہے اور نہ ہی وہ مطلق ہے۔وہ کیا ہے؟اس کی ِ

ِ(ِ.7ِ)شکل کیا ہے؟رد تشکیل ان کے جواب فراہم نہیں کرتی بل کہ سوال در سوال پر مہمیز کرتی ہے

ادبی تنقیدِ ماخوذ ہے ۔یہ تنقید جن ِپ ساختیاتی  رد تشکیل سے  دریدا کے نظریے  تھیوری بھی 

خطوط پر استوار ہے ان کو مختصراً یو ں سمیٹا جا سکتا ہے کہ یہ دبستان متن کی ایک خاص قسم کی قرأت پر زور 

متعارف  سے  طریقوں  نئے  کے  ادراک  کے  معنی  اور  حقیقت  کوبھی  تنقید  ادبی  دیتاہے۔یوں 

یاتی تفتیش کے مترادف سمجھاجا سکتا ہے جو متن کو ردکرتا ہے مگر ہر رد کے بعد ایک ِکرواتاہے۔اسے تجز

ان ِ کا امکان کی نشان دہی بھی کرتاہے ۔معنی کی اشتقاقی جڑوں تک پہنچنے کی مہم میں ہمارا سابقہ  نئے متن 

اندر کہیں بہت گہرائی میں مدفون ہوتے ہیں۔یعنی ہِر  تفہیم کسی نئے ِمفاہیم سے بھی پڑتا ہے جو متن کے 

معنی کو مقرر کرنے اور گزشتہ کو رد کرنے سے عبارت ہے۔معنی رد تشکیل کے مطابق ایسی شے نہیں جیسے ِ

متن کے اندر دریافت کیا جا سکے۔متن مصنف کے اس معنی پر بھی مشتمل نہیں ہوتا جو اس کے مافی الضمیرِ 

 ہے جومعنی کو اپنے طور وضع کرتاہے یاخلق اور ِمیں تھا یا جس کا اظہار اسے مطلوب تھا۔بل کہ قاری وہ پیکر

یہ ِ آزاد حیثیت کو تسلیم کیا۔اس کے ساتھ ساتھ  کی  ۔اس تھیوری نے پہلی مرتبہ قاری  فرض کرلیتا ہے 



242023 

 

14 

واقعِ  اور مجادلے میں  ما بین موجود کش مکش  کا  اور متن  فیصلہ بھی صادر کیا کہ معنی متن میں نہیں قاری 

ِہوتے ہیں۔ِ

ِِ ن
 

ی 

پرساختیات اور رد تشکیل کے مابین فرق کی مختصر وضاحت ضروری ہے۔ساخت ِِ اختتام ِ:ن

ایک مستحکم اور مربوط شے ہے جب کہ رد تشکیل میں اسے ایک غیر مستحکم اور غیر مربوط عقدے کے طور ِ

پر لیا گیا ہے۔ساختیاتی مفکرین منظم قرأت کے قائل ہیں جب کہ اس نظریے میں کسی منظم اور فیصلہ کن ِ

ہ ِ قرأت

ی

کی گنجائش نہیں۔اس کے علاوہ ساختیات ایک مکمل ضابطے اور نظام کی پروردہ ہے جب کہ یہاںی

(  کا تصور رکھتی ہے۔ہر Free Playکوئی ہیئت ہے نہ اصل الاصول۔لہذا ساخت کی بہ جائے آزاد کھیلِ)

کو تلاشتی ہے اورالجھاؤ  تناؤ  داخلی  نیز  اور مخفی تضادات  اندرونی  کہانی میں  اور ِمنضبط  ۔یعنی متنوع،متصادم 

کو ِ استعاراتی سلسلے  جائے  بہ  کی  علاوہ متن کے لغوی معنی  لاتی ہے۔اس کے  زیر بحث  کو  متقابل پہلوؤں 

درست خیال کرتی ہے چناں چہ مخفی معنی کو واشگاف و بے نقاب کرنے پر مصر نظر آتی ہے۔یوں ساختیات ِ

ِ ہے۔ِکے منضبط نظام کو ایک گورکھ دھندے میں تبدیل کر دیتی

ِجاتِِ حوالِہ

ِ

نارنگ(1) چند  تعارفِابتدائیِ ،ساختیاتِ ،ِ گوپی  ،ساختیات۔ایک  نیر،اسلامِ باتیں،مشمولہ  عباس  ،ناصر  ،مرتبہ 

۸۷ِص ،ء۲۰۱۱ِ،آباد، پورب اکادمی 

نیر(2) عباس  میں(،،ِ ناصر  تناظر  اردو  اور  جدید تنقید)مغربی  مابعد  اور  پاکستان،ِ جدید  اردو  ترقی  ِ کراچی،انجمن 

۷۴ِ۔۷۳ص  ء،۲۰۰۴

، ،مقدمہ ،مشمولہ ،ساختیات،ِ ناصر عباس نیر(3) اکادمی  ،پورب  آباد  ،ناصر عباس نیر،اسلام  ِ ایک تعارف،مرتبہ 

۱۸ِص ،ء۲۰۱۱

(4ًِ  

ی

۱۸ِ، ص (اي 

۱۶ِ۔۱۵ص، ء ۲۰۰۷مضمرات و ممکنات ،اسلام آباد،پورب اکادمی ،،مابعد جدیدیت،ِ وہاب اشرفی(5)

بدایونی(6) علی  مابِعد،ِ ضمیر  اور  ،کراچی،اختر مطبوعات،جدیدیت  مخاطبہ(  و فلسفیانہ  ادبی  جدیت)ایک  ، ءِ ۱۹۹۹ 

۳۳۳ِص

اللہ(7) جدیدیت۔نظری مباحث،عتیق  کے مضمرات،مشمولہ،مابعد  نیر،لاہور،،ِ رد تشکیل  عباس  ِ مرتبہ،ناصر 

 ۱۷۲ص ء،۲۰۰۶مغربی پاکستان اردواکیڈمی،


